
Prédication  - Jean-Paul Nuñez 
Béziers 09 novembre 2025 
 
Luc 20.27-38 :27Quelques-uns des sadducéens, qui soutiennent qu'il n'y a pas de 
résurrection, vinrent l'interroger : 28Maître, voici ce que Moïse nous a prescrit : Si quelqu'un 
meurt, ayant une femme, mais pas d'enfant, son frère prendra la femme et suscitera une 
descendance au défunt. 29Il y avait donc sept frères. Le premier prit femme et mourut sans 
enfant. 30Le deuxième, 31puis le troisième prirent la femme ; il en fut ainsi des sept, qui 
moururent sans laisser d'enfants. 32Après, la femme mourut aussi. 33A la résurrection, duquel 
est-elle donc la femme ? Car les sept l'ont eue pour femme ! 34Jésus leur répondit : Dans ce 
monde-ci, hommes et femmes se marient, 35mais ceux qui ont été jugés dignes d'accéder à 
ce monde-là et à la résurrection d'entre les morts ne prennent ni femme ni mari. 36Ils ne 
peuvent pas non plus mourir, parce qu'ils sont semblables à des anges et qu'ils sont fils de 
Dieu, étant fils de la résurrection. 37Que les morts se réveillent, c'est ce que Moïse a signalé à 
propos du buisson, quand il appelle le Seigneur Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaac et Dieu de 
Jacob. 38Or il n'est pas le Dieu des morts, mais des vivants ; car pour lui tous sont vivants. 
 
Frères et sœurs, 
 
Aujourd’hui, Jésus est confronté à des croyants sans foi. Des religieux sans espérance. Ils 
s’appellent les Sadducéens. Mais ne nous y trompons pas : leur masque est aussi le nôtre. 
Autant dire qu’aujourd’hui  l’Evangile nous parle en parlant aussi de nous, de nos cœurs 
froids et de nos raisons prudentes. Il parle de nos manières polies de parler de Dieu sans 
jamais Le laisser parler. Nous avons du Saducéens en nous. 
Alors lorsque ceux-ci s’approchent de Jésus, convenons que ce n’est pas pour l’aimer; le 
suivre ou  se convertir. Ils s’approchent pour discuter, pour tester, pour questionner sans 
écouter. Ils viennent avec une question, une question tordue : Une femme a eu sept maris… 
à la résurrection, de qui sera-t-elle l’épouse ? 
De quoi nous faire sourire face à une telle absurdité… Pour autant, c’est ce que nous  
semblons faire aussi lorsque nous parlons  du ciel en gardant les pieds enfoncés dans la 
boue du monde, en jugeant la foi avec les outils de la logique et en tentant d’enfermer 
l’Eternel dans des syllogismes. 
Quelle ironie ! Ceux qui ne croient pas à la résurrection, veulent organiser l’au-delà de la 
mort… Ceux qui ne croient pas en Dieu vivant, veulent planifier la vie éternelle ! 
Convenons en, nous ne sommes pas très  différents de ces Sadducéens. Nous chantons 
l’Évangile, certes, mais nos voix sont parfois plus fortes que nos cœurs. Nous avons la Bible 
entre les mains, mais souvent fermée sur la table. Nous connaissons les versets, mais nous 
avons perdu la Parole. Comme les Sadducéens, nous connaissons les mots de Moïse, mais 
nous nous refusons à connaitre le feu du buisson. Au final,  peut-être que la plus grande 
tragédie, ce n’est pas que le monde oublie Dieu, mais que l’Église en parle  sans 
véritablement l’aimer. 
Quoiqu’il en soit, Jésus ne se laisse pas entraîner dans le désert intellectuel.  Ce que Jésus 
rejette, ce n’est pas l’intelligence — C’est l’intelligence sans vie, la logique sans amour et  le  
discours religieux sans feu, sans souffle, sans tremblement. 
Et là encore, nous sommes les Sadducéens tant nous raisonnons comme eux. Nous faisons 
des calculs là où Dieu veut faire des miracles. Nous dressons des bilans là où Dieu veut 
écrire un commencement. Nous refusons la puissance de la résurrection tout simplement  
parce qu’elle échappe à nos cadres mentaux. 



 
Mais Jésus lui, encore une fois, renverse les certitudes comme on renverse une tombe vide. 
Il n’est pas venu faire de nous des penseurs du ciel, il est venu faire de nous des vivants. 
Regardons les Sadducéens de notre Evangile, ils parlent de la résurrection comme d’un 
mauvais scénario de théâtre. Ils pensent la vie éternelle comme une suite ennuyeuse de la 
vie présente, un copier-coller amélioré de notre  monde. Ils imaginent un Royaume de Dieu 
rempli des mêmes logiques, des mêmes attaches, des mêmes institutions, des mêmes 
problèmes — simplement repeints  peut être même en or. Face à eux, Jésus ne modifie pas 
le décor, il déchire le rideau en annonçant un monde autre. Il y a 2000 ans que nous aurions 
du comprendre cela une bonne fois pour toutes.  Jésus ne propose pas une survie mais il 
annonce et promet une vie nouvelle. Et pour que nous  saisissions  bien cela, il nous dit cette 
phrase inouïe  : 
« Les enfants de ce siècle prennent femme et mari… mais ceux qui seront jugés dignes 
d’avoir part au siècle à venir… ne prendront ni ne seront donnés en mariage. » 
Entendons bien, Jésus n’insulte pas le mariage puisqu’il  en a fait un signe, un chemin 
d’alliance. Mais ce signe, dans la résurrection, disparaîtra comme l’ombre disparaît quand la 
lumière se lève. Le mariage  que nous connaissons  cédera la place à une union plus grande, 
une commune  union qui dépasse toutes les noces humaines  à savoir celle du Christ Eternel 
et de son Église. Il n’y aura plus de séparation, plus de rivalité, plus d’angoisse, plus de 
veuves ni de veufs, plus d’adultères ni de cœurs brisés… Il y aura la joie d’une Alliance 
éternelle et d’ une communion sans fissure. Enfin on aimera  avec un cœur glorifié, un cœur 
dilaté, pacifié et surtout uni au cœur de Dieu. 
Entendons bien cela et la suite… Parce que là dans notre Evangile, Jésus va  encore plus 
loin :  
« Ils ne peuvent  plus mourir, parce qu'ils sont semblables à des anges et qu'ils sont fils de 
Dieu, étant fils de la résurrection ». Rendons nous bien compte du sens extraordinaire de ces 
mots au présent :« Ils ne peuvent plus mourir. » autant dire plus de cercueils, plus de 
maladies, plus d’accidents absurdes, plus de familles enfouies sous les gravats et ferrailles 
tordus des guerres imbéciles et odieuses, plus d’enfants qu’on enterre avant leurs parents, 
plus de cris dans les couloirs d’hôpitaux. 
« Ils ne peuvent plus mourir. » Ces mots sont un coup de tonnerre dans notre monde rongé 
par l’angoisse et la peur, une bombe dans la logique biologique, un feu jeté au cœur même 
de nos obsèques. 
Jésus nous explique que  la résurrection ne consiste pas à flotter dans le ciel comme des 
ombres transparentes. Il veut nous faire entendre que ce n’est pas une vapeur, ni une idée, ni 
un apaisement philosophique. 
« Ils ne peuvent plus mourir. » Autrement dit, la résurrection est une vie,  une vraie vie, une 
vie avec un corps mais un corps transformé, un  corps de lumière et lavé de toute corruption. 
Souvenons que Paul s’est évertué à nous dire la même chose  : « Ce qui est semé 
périssable ressuscite impérissable. Ce qui est semé faible ressuscite dans la puissance. Ce 
qui est semé terrestre ressuscite spirituel. » 
Exactement comme le grain de blé ne revient pas grain, mais devient un bel épi doré ou 
comme le bois du supplice qu’est la croix  qui devient gloire. 
 
Mais le plus fabuleux c’est que Jésus ajoute : « Ils sont semblables aux anges… ils sont fils 
de Dieu, étant fils de la résurrection. » 
Non, nous ne deviendrons pas des anges, mais nous leur serons semblables. Libérés du 
péché,  de la peur et du poids de la chair  entièrement tournés vers Dieu, comme une fleur 



vers le soleil. Semblables aux anges, certes, mais plus encore : enfants de Dieu. Fils de la 
résurrection, Fils non par mérite, mais par grâce, Fils non par naissance charnelle, mais par 
adoption divine. Fils comme le Fils est Fils, mais surtout  Fils dans le Fils épousant ainsi la 
gloire du Premier-né d’entre les morts. 
Voilà ce qui nous attend : Non pas survivre, mais régner. Non pas continuer à exister, mais 
être transformés. Pour voir Dieu, et  le voir tel qu’Il est. Et, en Le voyant, devenir semblables 
à Lui. 
Et cette vie — cette vie que nous attendons — elle a déjà commencé, elle est semée en nous 
comme une étincelle appelée à germer  comme une promesse. C’est inouïe ! Le monde 
attend une vie après la mort, mais Jésus nous donne une vie avant la mort. Une vie qui 
commence nouvelle, vivante, brûlante.  
Désormais nous n’attendons pas le ciel pour vivre mais nous vivons du ciel sur la terre. 
Chaque fois que nous pardonnons, Chaque fois que  nous refusons la haine, Chaque fois 
que nous prions quand tout nous invite au silence, Chaque fois que nous servons au lieu de 
fuir la tête baissée, Chaque fois que nous espérons contre toute espérance… 
 Et en marchant dans cette nouveauté de vie,  nous nous plaçons déjà de l’autre côté de la 
mort. C’est à dire que le souffle de Pâques  traverse nos tombeaux intérieurs. Et ainsi, nous 
ne sommes plus seulement enfants d’Adam. Nous sommes enfants de Dieu. 
Dès que nous allons sortir d’ici, tout notre être doit le proclamer, tout notre être doit le porter 
sur lui, tout notre être doit l’offrir aux autres quelqu’ils soient : Nous ne sommes pas faits pour 
la tombe, nous sommes pétris pour la gloire. Nous ne sommes pas faits pour nous éteindre,  
nous sommes façonnés pour briller. 
Le monde peut dire répéter que : « Tout passe, tout meurt, tout s’effondre. » Nous avec 
Jésus devons dire : « Celui qui croit en moi vivra, même s’il meurt. » 
Aucun saducéens, même ceux qui nous habitent, ne peut nous voler cette espérance. La 
résurrection n’est pas un baume pour plus tard, elle est une brûlure pour maintenant. La 
résurrection  n’est pas une consolation lointaine, elle est une révolution présente. Elle ne 
viendra pas un jour car elle est déjà là en marche dans ce siècle à travers chacun de nous. 
 
Alors bien sûr, tels les Sadducéens, certains affirmeront que cette vie nouvelle n’est qu’une 
idée douce, une illusion pieuse, un opium réconfortant. Ils diront que la résurrection est une 
belle promesse pour calmer notre peur de mourir. 
Mais c’est à eux — et à nous — que Jésus répond. Il aurait pu ridiculiser ces Sadducéens, 
les confondre par une réplique brillante. Mais il ne choisit pas de gagner un débat ; il préfère 
ouvrir l’Écriture. 
Et dans l’Écriture, Jésus allume un feu. Un feu ancien, mais toujours vivant. Il cite Moïse, 
face au buisson ardent, qui voit « que les morts se réveillent » en entendant l’Eternel dire :  

« Je suis le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac et le Dieu de Jacob. » 
Ce n’est pas un souvenir. Ce n’est pas une nostalgie. C’est une déclaration inscrite dans 
notre présent. Pas "j’étais", mais "je suis". Ce Dieu est vivant. Il est présent. Il est fidèle. Et 
s’Il dit : " Je suis le Dieu d’Abraham", c’est qu’Abraham vit encore. S’Il dit "le Dieu d’Isaac", 
c’est qu’Isaac respire encore. Et s’Il dit "le Dieu de Jacob", c’est que Jacob, le boiteux, le 
trompeur, le béni, resplendit encore dans la lumière du Père. Car, inexorablement, comme le 
précise Jésus : « Dieu n’est pas le Dieu des morts, mais des vivants. Car pour lui, tous vivent. 
»  



Comprenons alors que la résurrection est certaine non pas parce que nous la comprenons ou 
que nous l’expliquons. Mais parce que Dieu l’a promise et qu’il tient toujours parole. Sinon, 
l’alliance serait une farce, la promesse serait une illusion, et surtout la mort serait plus forte 
que Dieu. 
Mais Dieu est fidèle.  Et sa fidélité suscite, suscite encore et toujours  jusqu’en ressusciter. 
 
Voilà pourquoi la résurrection  n’est pas une image poétique, encore moins  un conte 
religieux. C’est une personne, c’est un feu, c’est le Christ, debout, vivant, glorieux. 
Et si Lui vit, alors nous aussi. Et si Lui est sorti du tombeau, alors le nôtre est déjà entrouvert.
 Et si Lui est fidèle à l’alliance, alors nous avons un nom gravé dans la vie. 
 Nous marchons dans ce monde comme des témoins du siècle à venir. Nous sommes les 
fils et les filles de la résurrection. 
Alors lorsque nous allons quitter ce lieux pour rejoindre les nôtres, nos proches  mais aussi 
nos voisins, nos amis, le monde  il faut que notre vie le dise, que nos choix le proclament, 
que notre foi l’incarne. Et surtout, que nos visages en soient illuminés, il faut qu’ils brillent, il 
faut qu’ils se transforment d’ores et déjà… 
Répétons le, nous ne sommes pas les enfants du doute, ni de la crainte, ni du néant,  Nous 
sommes les enfants du Dieu vivant. Et nous vivrons. 
 
Réalisons que quand Jésus prononce cet Évangile, il sait qu’Il va mourir, néanmoins il parle 
comme un roi, comme un vivant,  comme un ressuscité avant l’heure. Et Il ose dire : « Dieu 
n’est pas le Dieu des morts, mais des vivants. Car pour lui, tous vivent. » 
Et cette parole, Il la scellera trois jours après son exécution, quand les anges proclameront à 
l’entrée du tombeau : « Pourquoi cherchez-vous parmi les morts celui qui est vivant ? » 
Cette question ne doit plus nous quitter. Cette question doit être une lampe pour nos nuits 
existentielles, une cloche qui résonne dans nos silences perdues, car en elle, il y a une vérité, 
une promesse mais surtout le constat de la résurrection. 
Effectivement, n’en déplaise aux saducéens qui sont en nous,  cette résurrection a déjà 
commencé… 
 
Amen 
 


